
 

LOS ATRIBUTOS DE DIOS 
 

Puesto que Dios es un ser 
infinito, es imposible para 
criatura alguna conocerlo 
exactamente tal cual es. 
No obstante, se ha 
dignado amorosamente 
revelarse en un idioma 
que podemos entender, y 
esa revelación está 
contenida en las 
Escrituras. Por ejemplo, 
Dios dice de sí mismo: 
“Yo soy santo.” Por lo 
tanto podemos decir que 
Dios es santo. La 
santidad es entonces un 
atributo de Dios, porque 
la santidad es una 

cualidad que le podemos atribuir o asignar a Dios. De manera entonces 
que podemos regular nuestros pensamientos e ideas con respecto a 
Dios con la ayuda de la revelación que Dios ha dado de sí mismo. 
 
¿Qué diferencia hay entre los nombres de Dios y los atributos de Dios? 
Los nombres de Dios expresan su ser todo, mientras que sus atributos 
indican varias facetas o aspectos de su carácter. 
 
Hay muchas cosas que se pueden decir de un ser tan elevado, excelso, 
como Dios, y nuestra tarea quedara facilitada si clasificamos sus 
atributos. El comprender a Dios con amplitud, en sentido absoluto, 
equivaldría a tratar de encerrar el Océano Atlántico en una taza. Pero El 
se ha revelado lo suficiente como para satisfacer nuestra capacidad 
mental. La clasificación siguiente quizá sea útil: 
 
1. Atributos no relacionados, es decir, lo que Dios es en sí mismo, 
aparte de la creación. Responden a la siguiente pregunta: ¿Qué 
cualidades caracterizaron a Dios antes de existir lo creado? 
 



2. Atributos activos, o lo que Dios es con relación al universo. 
 
3. Los atributos morales, o lo que Dios es con relación a sus seres 
morales. 
 

1. Atributos no relacionados (La naturaleza interior de Dios) 
 
1.1. Espiritualidad 
 
Dios es un Espíritu con personalidad (Jua_4:24). Piensa, siente, habla y 
por lo tanto puede mantener comunicación directa con sus criaturas 
hechas a su imagen. Como Espíritu, Dios no está sujeto a las 
limitaciones que por tener cuerpo sufren los seres humanos. No posee 
miembros corporales o pasiones, no está compuesto de elementos 
materiales, y no está sujeto a las condiciones de la existencia natural. 
De ahí que no pueda ser visto con ojos naturales o comprendido por los 
sentidos naturales. 
 
Esto no implica que Dios viva una existencia indefinida, oscura, 
insubstancial, pues el Señor Jesús se refiere “a su parecer” (Jua_5:37; 
compare con Flp_2:6). Dios es una Persona verdadera, pero de 
naturaleza tan infinita que no puede ser comprendido a la perfección por 
la mentalidad del hombre, ni descrito en forma adecuada por el lenguaje 
humano. 
 
“A Dios nadie le vio jamás,” declara Juan (Jua_1:18; compare 
Éxo_33:20); sin embargo, en Éxo_24:9, Éxo_24:10 leemos que Moisés 
y ciertos ancianos “vieron al Dios de Israel”. No hay contradicción 
alguna. Juan quiere decir que nadie ha visto jamás a Dios tal cual es. 
Pero sabemos que el espíritu puede manifestarse en forma corporal 
(Mat_3:16); por lo tanto Dios puede manifestarse a sí mismo en una 
forma que puede ser entendido o comprendido por el hombre. Dios 
describe también su personalidad infinita en un idioma entendido por la 
mente finita; de ahí que la Biblia hable de Dios diciendo que tiene 
manos, brazos, ojos y oídos; que ve, siente, oye, se arrepiente y así 
sucesivamente. 
 
Pero Dios es inescrutable. “¿Descubrirás tú los secretos de Dios?” 
(Job_11:7). Nuestra respuesta debe ser la siguiente: “No tenemos nada 
con qué sacarla, y el pozo es hondo” (Jua_4:11). 
 
1.2. Infinidad 
 
Dios no está sujeto a las limitaciones humanas y naturales. La infinidad 



de Dios puede ser considerada de dos maneras: (1) Con relación al 
espacio, Dios se caracteriza por la inmensidad (1Re_8:27); es decir, la 
naturaleza de la Deidad está igualmente presente en el todo del espacio 
infinito, como en cada una de sus partes. No existe parte de la 
existencia que no sea afectada por su presencia y vigor, y punto alguno 
del espacio puede sustraerse a su influencia. “Su centro está en todas 
partes, su circunferencia en ninguna.” No obstante, debemos recordar 
que en un sitio particular, su presencia y su gloria se revelan en forma 
extraordinaria: en el cielo. (2) Con relación al tiempo, Dios es eterno 
(Éxo_15:18; Deu_33:27; Neh_9:5; Sal_90:2; Jer_10:10; Apo_4:8-10). 
Ha existido desde la eternidad, y existirá hasta la eternidad. El pasado, 
el presenté y el futuro son el presente para su mente. Por ser eterno, es 
inmutable: “Jesucristo es el mismo ayer, y hoy, y por los siglos.” Se 
trata de una verdad consoladora para el creyente, que puede descansar 
confiado en la verdad de que “el eterno Dios es tu refugio, y acá abajo 
los brazos eternos” (Deu_33:27). 
 
1.3. Unidad 
 
“Oye, Israel: Jehová nuestro Dios, Jehová uno es”, era base 
fundamental de la religión del Antiguo Testamento, y el mensaje 
distintivo, característico a un mundo que adoraba a muchos dioses 
falsos. (Cf. Éxo_20:3; Deu_4:35, Deu_4:39; Deu_6:4; 1Sa_2:2; 
2Sa_7:22; 1Re_8:60; 2Re_19:15; Neh_9:6; Isa_44:6-8; 1Ti_1:17). 
 
¿Está en pugna esta enseñanza relativa a la unidad de Dios con lo que 
enseña el Nuevo Testamento referente a la trinidad? Debemos distinguir 
entre dos clases de unidad: la absoluta y la compuesta. La expresión 
“un hombre” nos da la idea de unidad absoluta, porque nos referimos a 
una persona. Pero cuando leemos que un hombre y una mujer serán 
“una sola carne” (Gén_2:24), tenemos unidad compuesta, puesto que 
se quiere dar a entender la unión de dos personas. Compárese también 
Esd_3:1 y Eze_37:17, pasajes que emplean para “uno” (“echad” en 
hebreo) el mismo vocablo que se emplea en Deu_6:4. Un término 
distinto (“yachidh”) se emplea para proporcionar la idea de unidad 
absoluta, o calidad absoluta de uno (Gén_22:2, Gén_22:12; Amó_8:10; 
Jer_6:26; Zac_12:10; Pro_4:3; Jue_11:34). 
 
¿A qué unidad se refiere Deu_6:4? En virtud de que la frase “nuestro 
Dios” está en plural en el idioma original hebreo (Elohim) llegamos a la 
conclusión de que quizá se indique una unidad compuesta. La doctrina 
de la trinidad nos enseña la unidad de Dios como unidad compuesta, 
incluyendo tres Personas divinas, unidas mediante una eterna y a la vez 
esencial unidad. 



 
2. Atributos activos (Dios y el universo) 
 
2.1. Omnipotencia 
 
La omnipotencia de Dios significa dos cosas: (1) Su libertad y poder 
para hacer todo lo que es consecuente con su naturaleza. “Porque nada 
hay imposible para Dios.” Naturalmente que esto no significa que puede 
hacer o hará cosa alguna contraria a su propia naturaleza, por ejemplo, 
mentir o robar; o que hará una cosa absurda o contradictoria o 
antinómica, como por ejemplo un círculo triangular o agua seca. (2) Su 
control y soberanía sobre todo lo hecho o que puede ser hecho. Pero si 
eso es así, ¿por qué se practica el mal en el mundo? Porque Dios ha 
dotado al hombre de un libro albedrío, que El no violará. Por lo tanto 
permite acciones malvadas, pero con un propósito sabio, y con el objeto 
o perspectiva de vencer finalmente al mal. Sólo Dios es todopoderoso, y 
ni aun Satanás puede hacer nada sin su consentimiento. Lea Job, 
capítulos Job_1:1-22 y Job_2:1-13. 
 
Toda la vida es sostenida de Dios (Heb_1:3; Hch_17:25, Hch_17:28; 
Dan_5:23); la existencia del hombre es como las notas de un órgano, 
que duran mientras los dedos de Dios están en el teclado. Por lo tanto, 
toda vez que una persona peca, está empleando el propio poder del 
Creador para afrontarlo. (Cf. Gén_1:1; Gén_17:1; Gén_18:14; 
Éxo_15:7; Deu_3:24; Deu_32:39; 1Cr_16:25; Job_42:2; Isa_40:12-
15; Jer_32:17; Eze_10:5; Dan_3:17; Dan_4:35; Amó_4:13; Amó_5:8; 
Zac_12:1; Mat_19:26; Apo_15:3; Apo_19:6.) 
 
2.2. Omnipresencia 
 
¿Qué diferencia hay entre inmensidad y omnipresencia? Inmensidad es 
la presencia de Dios con relación al espacio, mientras que omnipresencia 
es su presencia vista con relación a sus criaturas. Está presente entre 
sus criaturas o seres en las maneras siguientes: (1) Gloriosa, entre las 
huestes que lo adoran en el cielo (Isa_6:1-3). (2) Eficaz, en el orden 
natural (Nah_1:3). (3) Providencial, en los asuntos del hombre 
(Sal_68:7-8). (4) Atenta, para los que le buscan (Mat_18:19, 
Mat_18:20; Hch_17:27). (5) Judiciaria, para la conciencia de los 
malvados (Gén_3:8; Sal_68:1, Sal_68:2). El hombre no puede esperar 
encontrar un rincón en el universo, donde puede escapar la ley de su 
Hacedor. “Si Dios está en todas partes, tiene que estar también en el 
infierno”, manifestó cierto día un ciudadano chino a un creyente de la 
misma nacionalidad. “Su ira está en el infierno”, fue la rápida respuesta. 
Se nos dice que cierto día un ateo escribió lo siguiente: “Dios no está 



aquí.” Su hijita, que estaba aprendiendo las primeras letras leyó: “Dios 
nuestro aquí.” Ello lo convenció de su error, le hizo comprender su 
pecado. (6) Corporal, en el Hijo (Col_2:9). “Dios con nosotros.” (7) 
Mística, en la iglesia (Efe_2:12-22). (8) Oficial, con sus obreros 
(Mat_28:19, Mat_28:20). 
 
Aunque Dios está en todas partes, no significa que habite en todas 
partes. Sólo cuando entra en relación directa con un grupo o con una 
persona, se dice que habita o vive en ellos. (Cf. Gén_28:15, 
Gén_28:16; Deu_4:39; Jos_2:11; Sal_139:7, Sal_139:10; Pro_15:3, 
Pro_15:11; Isa_66:1; Jer_23:23-24; Amó_9:2, Amó_9:6; Hch_7:48, 
Hch_7:49; Efe_1:23.) 
 
2.3. Omnisciencia 
 
 
El conocimiento de Dios es perfecto, no tiene que razonar o reflexionar, 
o descubrir cosas, o aprender gradualmente, puesto que sus 
conocimientos con respecto al pasado, presenté y futuro son 
instantáneos. 
 
Gran consuelo proporciona estudiar este atributo. En todas las pruebas 
de la vida, el creyente puede estar seguro de que “vuestro Padre sabe” 
(Mat_6:8). 
 
La siguiente dificultad se les presenta a algunos: puesto que Dios sabe 
todas las cosas, sabe quién se perderá; por lo tanto, ¿cómo puede una 
persona evitar perderse? Pero el que Dios sepa de antemano de qué 
manera empleará una persona su libre albedrío no significa que influirá 
en la elección de este. Dios prevé el futuro, pero no lo fija o determina 
para el hombre. (Cf. Gén_18:18, Gén_18:19; 2Re_8:10, 2Re_8:13; 
1Cr_28:9; Sal_94:9; Sal_139:1-16; Sal_147:4, Sal_147:5; Pro_15:3;  
Isa_29:15, Isa_29:16; Isa_40:28; Jer_1:4, Jer_1:5; Eze_11:5; 
Dan_2:22-28; Amó_4:13; Luc_16:15; Hch_15:8, Hch_15:18; 
Rom_8:27, Rom_8:29; 1Co_3:20; 2Ti_2:19; Heb_4:13; 1Pe_1:2; 
1Jn_3:20.) 
 
2.4. Sabiduría 
 
 
La sabiduría de Dios es una combinación de su omnisciencia y 
omnipotencia. Tiene poder para aplicar sus conocimientos de manera 
que los propósitos mejores sean realizados o cumplidos por los mejores 
medios posibles. Dios hace siempre lo que corresponde, de la manera 



correcta, en el momento oportuno. En las Sagradas Escrituras se dice 
del Señor: “Bien lo ha hecho todo.” 
Cuando Dios diseña todas las cosas y gobierna el curso de los 
acontecimientos a fin de que se cumplan sus buenos propósitos, 
llamamos a ello Providencia. La providencia general de Dios está 
relacionada con el gobierno del universo en general; su 
providencia particular tiene que ver con los detalles de la vida del 
hombre. (Cf. Sal_104:24; Pro_3:19; Jer_10:12; Dan_2:20, Dan_2:21; 
Rom_11:33; 1Co_1:24, 1Co_1:25, 1Co_1:30; 1Co_2:6, 1Co_2:7; 
Efe_3:10; Col_2:2, Col_2:3.) 
 
2.5. Soberanía 
 
Dios tiene absoluto derecho de gobernar, y disponer de sus criaturas 
según su voluntad. (Cf. Dan_4:35; Mat_20:15; Rom_9:21.) Posee este 
derecho en virtud de su infinita superioridad, de su propiedad absoluta 
de todo, y de la absoluta dependencia que todas las cosas tienen de él 
para su continuación. Por lo tanto, no es sólo necio sino también 
malvado criticar su conducta. El señor D. S. Clarke nos dice lo siguiente: 
 

La doctrina de la soberanía de Dios es muy provechosa y 
estimulante. Si se nos diera a elegir, ¿qué elegiríamos: ser 
gobernados por el destino ciego, o la suerte caprichosa, o la 
ley natural irrevocable, o nuestro criterio miope y 
pervertido, o por un Dios infinitamente sabio, santo, 
amoroso y poderoso? El que rechaza la soberanía de Dios, 
puede elegir entre lo que queda. 

 
3. Atributos morales (Dios y las criaturas morales) 
 
Al pasar revista al trato de Dios con la humanidad, aprendemos lo 
siguiente: 
 
3.1. Santidad 
 
La santidad de Dios significa esta absoluta pureza moral; no puede 
pecar ni tolerar el pecado. (Cf. Éxo_15:11; Lev_11:44, Lev_11:45; 
Lev_20:26; Jos_24:19; 1Sa_2:2; Sal_5:4; Sal_111:9; Sal_145:17; 
Isa_6:3; Isa_43:14, Isa_43:15; Jer_23:9; Luc_1:49; Stg_1:13; 
1Pe_1:15, 1Pe_1:16; Apo_4:8; Apo_15:3, Apo_15:4.) La raíz 
etimológica del vocablo “santo” es separado, apartado. ¿En qué sentido 
está separado Dios? Está separado del hombre en lo que respecta 
a espacio. El está en el cielo, el hombre en la tierra. 
 



 
Está separado del hombre en naturaleza y carácter. Dios es perfecto, el 
hombre imperfecto; Dios es divino, el hombre humano; Dios es 
moralmente perfecto, el hombre es pecaminoso. Vemos que la santidad 
es el atributo que establece y preserva la distinción entre Dios y las 
criaturas. Denota no sólo un atributo de Dios, sino la naturaleza divina 
misma. Por lo tanto, cuando Dios se revela de tal manera que con su 
divinidad causa impresión en el hombre, se dice que se santifica a sí 
mismo (Eze_36:23; Eze_38:23); es decir, se revela como el Santo. 
Cuando los serafines describen el resplandor del que se sienta en el 
trono, exclaman: “Santo, santo, santo, Jehová de los ejércitos” 
(Isa_6:3). 
 
Se dice que el hombre santifica a Dios cuando lo honra y reverencia 
como ser divino (Núm_20:12; Lev_10:3; Isa_8:13). Cuando le afrentan 
al violar sus mandamientos, se dice que “profanan” su nombre, lo cual 
es lo opuesto de santificarlo (Mat_6:9). 
 
Sólo Dios es santo en sí mismo. Se habla de gente santa, de edificios y 
objetos santos, porque Dios los ha hecho santos, o los ha santificado. El 
vocablo “santo” aplicado a personas u objetos es un término que 
expresa una relación con Jehová, o sea que una determinada persona u 
objeto ha sido separado o apartado para servir a Dios. Habiendo sido así 
separados, los artículos deben ser limpios; y las personas deben 
consagrarse a fin de vivir de acuerdo con la Ley de la Santidad. Estos 
hechos constituyen la base de la doctrina de la santificación. 
 
3.2. Justicia 
 
 
¿Qué diferencia hay entre santidad y justicia? “La justicia es santidad en 
acción”, constituye una de las respuestas. La justicia es la santidad de 
Dios manifestada en el trato justo con sus criaturas. “El juez de toda la 
tierra, ¿no ha de hacer lo que es justo?” (Gén_18:25). Justicia es 
ajustarse a un nivel justo de conducta; es la conducta que corresponde 
con relación a los demás. ¿Cuándo manifiesta Dios este atributo? (1) 
Cuando declara inocente al que lo es; y condena al malvado y vela 
porque se haga justicia. Dios juzga, no como los jueces modernos lo 
hacen, por las pruebas que otros presentan en el tribunal, sino que 
descubre las pruebas por sí mismo. De manera entonces que el Mesías, 
lleno del Espíritu Santo, no juzga “según la vista de sus ojos, ni argüirá 
por lo que oyeren sus oídos”, sino que juzgará con equidad y justicia 
(Isa_11:3). (2) Cuando perdona al penitente (Sal_51:14; 1Jn_1:9; 
Heb_6:10). (3) Cuando castiga y juzga a su pueblo (Isa_8:17; 



Amó_3:2). (4) Cuando salva a su pueblo. La interposición de Dios en 
favor de su pueblo se denomina su justicia (Isa_46:13; Isa_45:24, 
Isa_45:25). La salvación es el lado negativo; la justicia el positivo. 
Libera a su pueblo de sus pecados y de sus enemigos, y el resultado es 
justicia del corazón (Isa_60:21; Isa_54:13; Isa_61:10; Isa_51:6). (5) 
Cuando proporciona la victoria a la causa defendida por sus siervos 
fieles (Isa_50:9). Después que Dios haya liberado a su pueblo y juzgado 
a los malvados, tendremos “cielos nuevos y tierra nueva, según sus 
promesas, en los cuales mora la justicia” (2Pe_3:13). 
 
Dios no sólo trata o se conduce con justicia, sino que requiere justicia. 
Pero ¿y si el hombre ha pecado? Luego entonces imparte con 
misericordia la justicia (o justifica) al penitente (Rom_4:5). Esta es la 
base de la doctrina de la justificación. 
 
Se notará que la naturaleza divina es la base para el trato de Dios con el 
hombre. Según su naturaleza, o tal como es, se comporta o conduce. El 
Santo santifica; el Justo justifica. 
 
3.3. Fidelidad 
 
Es digno de la confianza más completa, sus palabras siempre se 
cumplirán. Por lo tanto, su pueblo debe reposar, por así decirlo, en sus 
promesas. (Cf. Éxo_34:6; Núm_23:19; Deu_4:31; Jos_21:43-45; 
Jos_23:14; 1Sa_15:29; Jer_4:28; Isa_25:1; Eze_12:25; Dan_4:1-37; 
Miq_7:20; Luc_18:7, Luc_18:8; Rom_3:4; Rom_15:8; 1Co_1:9; 
1Co_10:13; 2Co_1:20; 1Ts_5:24; 2Ts_3:3; 2Ti_2:13; Heb_6:18; 
Heb_10:23; 1Pe_4:19; Apo_15:3.) 

 
3.4. Misericordia 

 
“La misericordia de Dios es la bondad divina ejercida para aliviar las 
desgracias y aflicciones de sus criaturas; es la cualidad que hace a Dios 
condolerse y tomar medidas para el alivio de ellas, y cuando se trata de 
un pecador impenitente, es la cualidad que conduce a Dios a sentir 
paciencia longánima” (Hodges). (Cf. Tit_3:5; Lam_3:22; Dan_9:9; 
Jer_3:12; Sal_32:5; Isa_49:13; Isa_54:7.) Si se quiere una de las más 
hermosas descripciones de la misericordia de Dios, léase el Sal_103:8-
18. El conocimiento de su misericordia se convierte en fundamento de 
esperanza (Sal_130:7) y fundamento de confianza (Sal_52:8). La 
misericordia de Dios se manifestó en forma preeminente al enviar a 
Cristo al mundo (Luc_1:78). 
 
 



3.5. Amor 
 
El amor es el atributo de Dios por cuya razón desea mantener una 
relación personal con los que llevan su imagen, y especialmente con los 
que han sido hechos santos y son como él en carácter. Nótese de que 
manera es descrito el amor de Dios (Deu_7:8; Efe_2:4; Sof_3:17; 
Isa_49:15, Isa_49:16; Rom_8:39; Ose_11:4; Jer_31:3); nótese hacia 
quienes se manifiesta (Jua_3:16; Jua_16:27; Jua_17:23; Deu_10:18); 
nótese cómo se demostró (Jua_3:16; 1Jn_4:9, 1Jn_4:10; Rom_9:13; 
1Jn_3:1; Isa_43:3, Isa_43:4; Isa_63:9; Tit_3:7; Isa_38:17; Efe_2:4, 
Efe_2:5; Ose_11:4; Deu_7:13; Rom_5:5). 
 
3.6. Bondad 
 
La bondad de Dios es ese atributo en razón del cual imparte vida y otras 
bendiciones a sus criaturas (Sal_25:8; Nah_1:7 Sal_145:9; Rom_2:4; 
Mat_5:45; Sal_31:19; Hch_14:17; Sal_68:10; Sal_85:5). El doctor 
Howard Agnew Johnson escribe lo siguiente: 
 

Hace algunos años, fui invitado a cierta casa a almorzar. El 
anfitrión me pidió que diera gracias. Después de pedir la 
bendición sobre los alimentos, y de dar gracias por los 
bienes de Dios que teníamos ante nosotros, el dueño de 
casa dijo casi con aspereza: “En realidad, no veo por qué 
esa ceremonia tenga razón de ser, puesto que yo mismo 
proporcioné la comida.” A título de respuesta, le 
preguntamos: “¿Se ha detenido alguna vez a pensar que si 
fracasara la siembra o la cosecha tan sólo una vez en el 
mundo, la mitad de la gente moriría antes que viniera la 
próxima cosecha? ¿Y se le ha ocurrido pensar que si la 
siembra y la cosecha fracasarán durante dos años sucesivos, 
todos morirían antes de la siguiente cosecha?” 
Evidentemente sorprendido, admitió que nunca había 
considerado posibilidad tal. Luego insinuamos que estaba 
muy equivocado al decir que había proporcionado la comida 
que se nos había servido. Dios le había concedido la vida y 
la capacidad para ganarse la vida. Dios había depositado el 
germen de vida en los cereales y animales que 
empleábamos ahora para alimentarnos, lo cual él nunca 
hubiera podido hacer. 

 
Le sugerimos que había sido un colaborador de Dios, al 
valerse de las leyes divinas para la provisión de los 
alimentos que nos ofrecía. Luego le dijimos: “Si alguno le 



diera algo, usted le diría ‘gracias’. Y si el regalo se repitiera 
dos o tres veces al día, usted daría las gracias cada vez.” 
Respondió afirmativamente. “Ahora entiende por qué le 
decimos (gracias) a Dios toda vez que recibimos sus 
bendiciones.” A ello respondió: “Ya veo que el dar gracias a 
Dios no es cuestión de simple honestidad, sino también de 
ser agradecido como corresponde.” 

 
Para algunos la existencia del mal y del sufrimiento presenta un 
obstáculo para creer en la bondad de Dios. “¿Por qué un Dios de amor 
creó un mundo con tantos sufrimientos?” se preguntan. Las 
consideraciones siguientes quizá arrojen luz sobre el problema. (1) Dios 
no es responsable del mal. Si un obrero negligente arroja arena en un 
mecanismo delicado, ¿debe culparse por ello al fabricante? Dios hizo 
todas las cosas buenas, pero el hombre estropeó su obra. Sustraiga de 
los sufrimientos del mundo todo lo que es el resultado del pecado y 
obstinación del hombre, y no quedará mucho. (2) Dios es todo 
poderoso, y por lo tanto, el mal existe por su permiso. No podemos, en 
cada oportunidad, entender el por qué el Señor permite el mal, pues 
“son inescrutables sus caminos”. Al que es dado a hacerse conjeturas 
con exceso, el Señor le dice: “¿Qué a ti? Sígueme tú.” Sin embargo, 
podemos entender parte de sus caminos, lo suficiente como para saber 
que no comete error alguno. Robert L. Stevenson, el famoso autor, 
escribió en cierta oportunidad lo siguiente: 
 

Si yo, desde mi atisbadero, mirando con ojos miopes la más 
pequeña fracción del universo, puedo percibir en mi propio 
destino evidencias dispersas de un plan, y algunas señales 
de una bondad que todo lo rige, ¿me enojaré tanto como 
para quejarme de que todo no puede ser descifrado? ¿No 
debo maravillarme más bien con infinita y agradecida 
sorpresa, de que en un plan tan amplio parece que he 
podido leer, aunque poco, y ese poco fue alentador para la 
fe? 
 

(3) Dios es tan grande que hace triunfar el bien sobre el mal. 
Recordemos que hizo que resultara para bien la maldad de los hermanos 
de José, Faraón, Herodes y de aquellos que rechazaron y crucificaron a 
Jesucristo. Un sabio antiguo dijo lo siguiente: “El Dios todopoderoso no 
permitiría de manera alguna mal en sus obras si no fuera tan 
omnipotente y bueno que aun del mal podría sacar el bien.” Muchos 
creyentes han salido de los fuegos del sufrimiento con un carácter 
purificado y la fe fortalecida. El sufrimiento los ha impulsado a 
refugiarse en el seno de Dios. El sufrimiento ha sido el dinero mediante 



el cual han adquirido carácter probado en el fuego. (4) Dios ha 
organizado el universo de acuerdo con leyes naturales, y estas leyes 
insinúan la posibilidad de accidentes. Por ejemplo, si una persona con 
descuido, o deliberadamente da un paso en el borde de un precipicio, 
sufre las consecuencias de desobedecer la ley de la gravedad. Sin 
embargo, estamos de acuerdo en que existan esas leyes, pues de otra 
manera el mundo se encontraría en un estado de confusión. (5) Se debe 
recordar que este no es el orden perfecto de cosas. Dios tiene otra vida 
y una edad futura en la cual reivindicará todos sus actos. En virtud de 
que Dios trabaja de acuerdo con el “sistema horario celestial”, quizá 
pensemos a veces que se demora. No obstante, defenderá a sus 
elegidos con rapidez (Luc_18:7, Luc_18:8). No se debe juzgar a Dios 
hasta que no haya caído el telón del último acto del drama de los siglos. 
Veremos entonces qué “bien lo ha hecho todo”. 
 
Ediciones 2021 
www.israelgonzalez.net 

 
 
 

 


