LOS ATRIBUTOS DE DIOS

Puesto que Dios es un ser
infinito, es imposible para
criatura alguna conocerlo
exactamente tal cual es.
No obstante, se ha

Omnipresente

Trinoy Uno N\ > Omnisciente
el dignado amorosamente
, ) revelarse en un idioma
Atributos que podemos entender, y
Perfectoy : esa revelacién esta
— Exclusivos  ommpoene contenida en las
de Dios Escrituras. Por ejemplo,
Dios dice de si mismo:
Inmutable ‘ Trascendente “YO S0y santo'" Por_ IO
tanto podemos decir que
Eterno Dios es santo. La

santidad es entonces un
atributo de Dios, porque
la santidad es una

cualidad que le podemos atribuir o asignar a Dios. De manera entonces
que podemos regular nuestros pensamientos e ideas con respecto a
Dios con la ayuda de la revelacion que Dios ha dado de si mismo.

éQué diferencia hay entre los nombres de Dios y los atributos de Dios?
Los nombres de Dios expresan su ser todo, mientras que sus atributos
indican varias facetas o aspectos de su caracter.

Hay muchas cosas que se pueden decir de un ser tan elevado, excelso,
como Dios, y nuestra tarea quedara facilitada si clasificamos sus
atributos. El comprender a Dios con amplitud, en sentido absoluto,
equivaldria a tratar de encerrar el Océano Atlantico en una taza. Pero El
se ha revelado lo suficiente como para satisfacer nuestra capacidad
mental. La clasificacion siguiente quiza sea Util:

1. Atributos no relacionados, es decir, lo que Dios es en si mismo,
aparte de la creacion. Responden a la siguiente pregunta: éQué
cualidades caracterizaron a Dios antes de existir lo creado?



2. Atributos activos, o lo que Dios es con relacién al universo.

3. Los atributos morales, o lo que Dios es con relacidon a sus seres
morales.

1. Atributos no relacionados (La naturaleza interior de Dios)
1.1. Espiritualidad

Dios es un Espiritu con personalidad (Jua 4:24). Piensa, siente, habla y
por lo tanto puede mantener comunicacion directa con sus criaturas
hechas a su imagen. Como Espiritu, Dios no estd sujeto a las
limitaciones que por tener cuerpo sufren los seres humanos. No posee
miembros corporales o pasiones, no estd compuesto de elementos
materiales, y no estd sujeto a las condiciones de la existencia natural.
De ahi que no pueda ser visto con ojos naturales o comprendido por los
sentidos naturales.

Esto no implica que Dios viva una existencia indefinida, oscura,
insubstancial, pues el Sefior Jesus se refiere “a su parecer” (Jua 5:37;
compare con Flp 2:6). Dios es una Persona verdadera, pero de
naturaleza tan infinita que no puede ser comprendido a la perfeccion por
la mentalidad del hombre, ni descrito en forma adecuada por el lenguaje
humano.

“A Dios nadie le vio jamas,” declara Juan (Jua 1:18; compare

Exo 33:20); sin embargo, en Exo 24:9, Exo 24:10 leemos que Moisés
y ciertos ancianos “vieron al Dios de Israel”. No hay contradiccién
alguna. Juan quiere decir que nadie ha visto jamas a Dios tal cual es.
Pero sabemos que el espiritu puede manifestarse en forma corporal
(Mat 3:16); por lo tanto Dios puede manifestarse a si mismo en una
forma que puede ser entendido o comprendido por el hombre. Dios
describe también su personalidad infinita en un idioma entendido por la
mente finita; de ahi que la Biblia hable de Dios diciendo que tiene
manos, brazos, ojos y oidos; que ve, siente, oye, se arrepiente y asi
sucesivamente.

Pero Dios es inescrutable. “éDescubrirds tu los secretos de Dios?”

(Job 11:7). Nuestra respuesta debe ser la siguiente: “No tenemos nada
con qué sacarla, y el pozo es hondo” (Jua 4:11).

1.2. Infinidad

Dios no esta sujeto a las limitaciones humanas y naturales. La infinidad



de Dios puede ser considerada de dos maneras: (1) Con relacién al
espacio, Dios se caracteriza por la inmensidad (1Re 8:27); es decir, la
naturaleza de la Deidad esta igualmente presente en el todo del espacio
infinito, como en cada una de sus partes. No existe parte de la
existencia que no sea afectada por su presencia y vigor, y punto alguno
del espacio puede sustraerse a su influencia. “Su centro esta en todas
partes, su circunferencia en ninguna.” No obstante, debemos recordar
que en un sitio particular, su presencia y su gloria se revelan en forma
extraordinaria: en el cielo. (2) Con relacion al tiempo, Dios es eterno
(Exo 15:18; Deu 33:27; Neh 9:5; Sal 90:2; Jer 10:10; Apo 4:8-10).
Ha existido desde la eternidad, y existird hasta la eternidad. El pasado,
el presenté y el futuro son el presente para su mente. Por ser eterno, es
inmutable: “Jesucristo es el mismo ayer, y hoy, y por los siglos.” Se
trata de una verdad consoladora para el creyente, que puede descansar
confiado en la verdad de que “el eterno Dios es tu refugio, y aca abajo
los brazos eternos” (Deu 33:27).

1.3. Unidad

“Oye, Israel: Jehova nuestro Dios, Jehova uno es”, era base
fundamental de la religién del Antiguo Testamento, y el mensaje
distintivo, ce;racteristico a un mundo que adoraba a muchos dioses
falsos. (Cf. Exo 20:3; Deu 4:35, Deu 4:39; Deu 6:4; 1Sa 2:2;
2Sa 7:22; 1Re 8:60; 2Re 19:15; Neh 9:6; Isa 44:6-8; 1Ti 1:17).

¢Estd en pugna esta ensefianza relativa a la unidad de Dios con lo que
ensefa el Nuevo Testamento referente a la trinidad? Debemos distinguir
entre dos clases de unidad: la absoluta y la compuesta. La expresion
“un hombre” nos da la idea de unidad absoluta, porque nos referimos a
una persona. Pero cuando leemos que un hombre y una mujer seran
“una sola carne” (Gén 2:24), tenemos unidad compuesta, puesto que
se quiere dar a entender la union de dos personas. Comparese también
Esd 3:1vy Eze 37:17, pasajes que emplean para “uno” (“echad” en
hebreo) el mismo vocablo que se emplea en Deu 6:4. Un término
distinto (“yachidh”) se emplea para proporcionar la idea de unidad
absoluta, o calidad absoluta de uno (Gén 22:2, Gén 22:12; Amo6 8:10;
Jer 6:26; Zac 12:10; Pro 4:3; Jue 11:34).

¢A qué unidad se refiere Deu 6:4? En virtud de que la frase “nuestro
Dios” esta en plural en el idioma original hebreo (Elohim) llegamos a la
conclusién de que quiza se indique una unidad compuesta. La doctrina
de la trinidad nos ensefa la unidad de Dios como unidad compuesta,
incluyendo tres Personas divinas, unidas mediante una eterna y a la vez
esencial unidad.



2. Atributos activos (Dios y el universo)
2.1. Omnipotencia

La omnipotencia de Dios significa dos cosas: (1) Su libertad y poder
para hacer todo lo que es consecuente con su naturaleza. “"Porque nada
hay imposible para Dios.” Naturalmente que esto no significa que puede
hacer o hara cosa alguna contraria a su propia naturaleza, por ejemplo,
mentir o robar; o que hara una cosa absurda o contradictoria o
antindmica, como por ejemplo un circulo triangular o agua seca. (2) Su
control y soberania sobre todo lo hecho o que puede ser hecho. Pero si
eso es asi, ¢por qué se practica el mal en el mundo? Porque Dios ha
dotado al hombre de un libro albedrio, que El no violara. Por lo tanto
permite acciones malvadas, pero con un propdsito sabio, y con el objeto
o perspectiva de vencer finalmente al mal. Sélo Dios es todopoderoso, y
ni aun Satandas puede hacer nada sin su consentimiento. Lea Job,
capitulos Job 1:1-22 y Job 2:1-13.

Toda la vida es sostenida de Dios (Heb 1:3; Hch 17:25, Hch 17:28;
Dan 5:23); la existencia del hombre es como las notas de un érgano,
que duran mientras los dedos de Dios estan en el teclado. Por lo tanto,
toda vez que una persona peca, esta empleando el propio poder del
Creador para afrontarlo. (Cf. Gén 1:1; Gén 17:1; Gén 18:14;

Exo 15:7; Deu 3:24; Deu 32:39; 1Cr 16:25; Job 42:2; Isa 40:12-
15; Jer 32:17; Eze 10:5; Dan 3:17; Dan 4:35; Amé 4:13; Amo6 5:8;
Zac 12:1; Mat 19:26; Apo 15:3; Apo 19:6.)

2.2. Omnipresencia

¢Qué diferencia hay entre inmensidad y omnipresencia? Inmensidad es
la presencia de Dios con relacion al espacio, mientras que omnipresencia
es su presencia vista con relacién a sus criaturas. Esta presente entre
sus criaturas o seres en las maneras siguientes: (1) Gloriosa, entre las
huestes que lo adoran en el cielo (Isa _6:1-3). (2) Eficaz, en el orden
natural (Nah 1:3). (3) Providencial, en los asuntos del hombre

(Sal _68:7-8). (4) Atenta, para los que le buscan (Mat 18:19,

Mat 18:20; Hch 17:27). (5) Judiciaria, para la conciencia de los
malvados (Gén 3:8; Sal 68:1, Sal 68:2). El hombre no puede esperar
encontrar un rincon en el universo, donde puede escapar la ley de su
Hacedor. “Si Dios esta en todas partes, tiene que estar también en el
infierno”, manifesté cierto dia un ciudadano chino a un creyente de la
misma nacionalidad. “Su ira esta en el infierno”, fue la rapida respuesta.
Se nos dice que cierto dia un ateo escribid lo siguiente: “Dios no esta




aqui.” Su hijita, que estaba aprendiendo las primeras letras leyd: “Dios
nuestro aqui.” Ello lo convencié de su error, le hizo comprender su
pecado. (6) Corporal, en el Hijo (Col 2:9). “"Dios con nosotros.” (7)
Mistica, en la iglesia (Efe_2:12-22). (8) Oficial, con sus obreros

(Mat 28:19, Mat 28:20).

Aunqgue Dios estd en todas partes, no significa que habite en todas
partes. SAlo cuando entra en relacion directa con un grupo o con una
persona, se dice que habita o vive en ellos. (Cf. Gén 28:15,

Gén 28:16; Deu 4:39; Jos 2:11; Sal 139:7, Sal 139:10; Pro 15:3,
Pro 15:11; Isa 66:1; Jer 23:23-24; Amo6 9:2, Amé 9:6; Hch 7:48,
Hch 7:49; Efe 1:23.)

2.3. Omnisciencia

El conocimiento de Dios es perfecto, no tiene que razonar o reflexionar,
o descubrir cosas, o aprender gradualmente, puesto que sus
conocimientos con respecto al pasado, presenté y futuro son
instantaneos.

Gran consuelo proporciona estudiar este atributo. En todas las pruebas
de la vida, el creyente puede estar seguro de que “vuestro Padre sabe”
(Mat 6:8).

La siguiente dificultad se les presenta a algunos: puesto que Dios sabe
todas las cosas, sabe quién se perdera; por lo tanto, écdmo puede una
persona evitar perderse? Pero el que Dios sepa de antemano de qué
manera empleara una persona su libre albedrio no significa que influira
en la eleccion de este. Dios prevé el futuro, pero no lo fija o determina
para el hombre. (Cf. Gén 18:18, Gén 18:19; 2Re 8:10, 2Re 8:13;
1Cr 28:9; Sal 94:9; Sal 139:1-16; Sal 147:4, Sal 147:5; Pro 15:3;
Isa 29:15, Isa 29:16; Isa 40:28; Jer 1:4, Jer 1:5; Eze 11:5;

Dan 2:22-28; Amd6 4:13; Luc 16:15; Hch 15:8, Hch 15:18;

Rom 8:27, Rom 8:29; 1Co 3:20; 2Ti 2:19; Heb 4:13; 1Pe 1:2;

1Jn 3:20.)

2.4. Sabiduria

La sabiduria de Dios es una combinacion de su omnisciencia y
omnipotencia. Tiene poder para aplicar sus conocimientos de manera
gue los propdsitos mejores sean realizados o cumplidos por los mejores
medios posibles. Dios hace siempre lo que corresponde, de la manera



correcta, en el momento oportuno. En las Sagradas Escrituras se dice
del Sefior: “Bien lo ha hecho todo.”

Cuando Dios disefa todas las cosas y gobierna el curso de los
acontecimientos a fin de que se cumplan sus buenos propdsitos,
llamamos a ello Providencia. La providencia general de Dios esta
relacionada con el gobierno del universo en general; su

providencia particular tiene que ver con los detalles de la vida del
hombre. (Cf. Sal 104:24; Pro 3:19; Jer 10:12; Dan 2:20, Dan 2:21;
Rom 11:33; 1Co 1:24, 1Co 1:25, 1Co 1:30; 1Co 2:6, 1Co 2:7;

Efe 3:10; Col 2:2, Col 2:3.)

2.5. Soberania

Dios tiene absoluto derecho de gobernar, y disponer de sus criaturas
segun su voluntad. (Cf. Dan 4:35; Mat 20:15; Rom 9:21.) Posee este
derecho en virtud de su infinita superioridad, de su propiedad absoluta
de todo, y de la absoluta dependencia que todas las cosas tienen de él
para su continuacién. Por lo tanto, no es sélo necio sino también
malvado criticar su conducta. El sefior D. S. Clarke nos dice lo siguiente:

La doctrina de la soberania de Dios es muy provechosa y
estimulante. Si se nos diera a elegir, ¢qué elegiriamos: ser
gobernados por el destino ciego, o la suerte caprichosa, o la
ley natural irrevocable, o nuestro criterio miope y
pervertido, o por un Dios infinitamente sabio, santo,
amoroso y poderoso? El que rechaza la soberania de Dios,
puede elegir entre lo que queda.

3. Atributos morales (Dios y las criaturas morales)

Al pasar revista al trato de Dios con la humanidad, aprendemos lo
siguiente:

3.1. Santidad

La santidad de Dios significa esta absoluta pureza moral; no puede
pecar ni tolerar el pecado. (Cf. Exo 15:11; Lev 11:44, Lev 11:45;

Lev 20:26; Jos 24:19; 1Sa 2:2; Sal 5:4; Sal 111:9; Sal 145:17;
Isa 6:3; Isa 43:14, Isa 43:15; Jer 23:9; Luc 1:49; Stg 1:13;

1Pe 1:15, 1Pe 1:16; Apo 4:8; Apo 15:3, Apo 15:4.) La raiz
etimoldgica del vocablo “santo” es separado, apartado. éEn qué sentido
esta separado Dios? Esta separado del hombre en lo que respecta

a espacio. El esta en el cielo, el hombre en la tierra.




Esta separado del hombre en naturaleza y caracter. Dios es perfecto, el
hombre imperfecto; Dios es divino, el hombre humano; Dios es
moralmente perfecto, el hombre es pecaminoso. Vemos que la santidad
es el atributo que establece y preserva la distincion entre Dios y las
criaturas. Denota no sélo un atributo de Dios, sino la naturaleza divina
misma. Por lo tanto, cuando Dios se revela de tal manera que con su
divinidad causa impresion en el hombre, se dice que se santifica a si
mismo (Eze 36:23; Eze 38:23); es decir, se revela como el Santo.
Cuando los serafines describen el resplandor del que se sienta en el
trono, exclaman: “Santo, santo, santo, Jehova de los ejércitos”

(Isa 6:3).

Se dice que el hombre santifica a Dios cuando lo honra y reverencia
como ser divino (Num 20:12; Lev 10:3; Isa 8:13). Cuando le afrentan
al violar sus mandamientos, se dice que “profanan” su nombre, lo cual
es lo opuesto de santificarlo (Mat 6:9).

Solo Dios es santo en si mismo. Se habla de gente santa, de edificios y
objetos santos, porque Dios los ha hecho santos, o los ha santificado. El
vocablo “santo” aplicado a personas u objetos es un término que
expresa una relacién con Jehova, o sea que una determinada persona u
objeto ha sido separado o apartado para servir a Dios. Habiendo sido asi
separados, los articulos deben ser limpios; y las personas deben
consagrarse a fin de vivir de acuerdo con la Ley de la Santidad. Estos
hechos constituyen la base de la doctrina de la santificacion.

3.2. Justicia

¢Qué diferencia hay entre santidad y justicia? “La justicia es santidad en
accién”, constituye una de las respuestas. La justicia es la santidad de
Dios manifestada en el trato justo con sus criaturas. “El juez de toda la
tierra, éno ha de hacer lo que es justo?” (Gén 18:25). Justicia es
ajustarse a un nivel justo de conducta; es la conducta que corresponde
con relacion a los demas. ¢Cuando manifiesta Dios este atributo? (1)
Cuando declara inocente al que lo es; y condena al malvado y vela
porque se haga justicia. Dios juzga, no como los jueces modernos lo
hacen, por las pruebas que otros presentan en el tribunal, sino que
descubre las pruebas por si mismo. De manera entonces que el Mesias,
lleno del Espiritu Santo, no juzga “segun la vista de sus ojos, ni arguira
por lo que oyeren sus oidos”, sino que juzgara con equidad vy justicia
(Isa 11:3). (2) Cuando perdona al penitente (Sal 51:14; 1Jn 1:9;
Heb 6:10). (3) Cuando castiga y juzga a su pueblo (Isa 8:17;




Amo 3:2). (4) Cuando salva a su pueblo. La interposicion de Dios en
favor de su pueblo se denomina su justicia (Isa 46:13; Isa 45:24,

Isa 45:25). La salvacion es el lado negativo; la justicia el positivo.
Libera a su pueblo de sus pecados y de sus enemigos, y el resultado es
justicia del corazén (Isa 60:21; Isa 54:13; Isa 61:10; Isa 51:6). (5)
Cuando proporciona la victoria a la causa defendida por sus siervos
fieles (Isa_50:9). Después que Dios haya liberado a su pueblo y juzgado
a los malvados, tendremos “cielos nuevos y tierra nueva, segun sus
promesas, en los cuales mora la justicia” (2Pe_3:13).

Dios no sélo trata o se conduce con justicia, sino que requiere justicia.
Pero iy si el hombre ha pecado? Luego entonces imparte con
misericordia la justicia (o justifica) al penitente (Rom 4:5). Esta es la
base de la doctrina de la justificacion.

Se notara que la naturaleza divina es la base para el trato de Dios con el
hombre. Segun su naturaleza, o tal como es, se comporta o conduce. El
Santo santifica; el Justo justifica.

3.3. Fidelidad

Es digno de la confianza mas completa, sus palabras siempre se
cumpliran. Por lo tanto, su pueblo debe reposar, por asi decirlo, en sus
promesas. (Cf. Exo 34:6; Num 23:19; Deu 4:31; Jos 21:43-45;

Jos 23:14; 1Sa 15:29; Jer 4:28; Isa 25:1; Eze 12:25; Dan 4:1-37;
Mig 7:20; Luc 18:7, Luc 18:8; Rom 3:4; Rom 15:8; 1Co 1:9;

1Co 10:13; 2Co 1:20; 1Ts 5:24; 2Ts 3:3; 2Ti 2:13; Heb 6:18;
Heb 10:23; 1Pe 4:19; Apo 15:3.)

3.4. Misericordia

“La misericordia de Dios es la bondad divina ejercida para aliviar las
desgracias y aflicciones de sus criaturas; es la cualidad que hace a Dios
condolerse y tomar medidas para el alivio de ellas, y cuando se trata de
un pecador impenitente, es la cualidad que conduce a Dios a sentir
paciencia longanima” (Hodges). (Cf. Tit 3:5; Lam 3:22; Dan 9:9;

Jer 3:12; Sal 32:5; Isa 49:13; Isa 54:7.) Si se quiere una de las mas
hermosas descripciones de la misericordia de Dios, |éase el Sal 103:8-
18. El conocimiento de su misericordia se convierte en fundamento de
esperanza (Sal 130:7) y fundamento de confianza (Sal 52:8). La
misericordia de Dios se manifestd en forma preeminente al enviar a
Cristo al mundo (Luc 1:78).




3.5. Amor

El amor es el atributo de Dios por cuya razén desea mantener una
relacion personal con los que llevan su imagen, y especialmente con los
gue han sido hechos santos y son como él en caracter. Nétese de que
manera es descrito el amor de Dios (Deu 7:8; Efe 2:4; Sof 3:17;

Isa 49:15, Isa 49:16; Rom 8:39; Ose 11:4; Jer 31:3); notese hacia
quienes se manifiesta (Jua 3:16; Jua 16:27; Jua 17:23; Deu 10:18);
notese como se demostrd (Jua 3:16; 1Jn 4:9, 1Jn 4:10; Rom 9:13;
1Jn 3:1; Isa 43:3, Isa 43:4; Isa 63:9; Tit 3:7; Isa 38:17; Efe 2:4,
Efe 2:5; Ose 11:4; Deu 7:13; Rom 5:5).

3.6. Bondad

La bondad de Dios es ese atributo en razén del cual imparte vida y otras
bendiciones a sus criaturas (Sal 25:8; Nah 1:7 Sal 145:9; Rom 2:4;
Mat 5:45; Sal 31:19; Hch 14:17; Sal 68:10; Sal 85:5). El doctor
Howard Agnew Johnson escribe lo siguiente:

Hace algunos afnos, fui invitado a cierta casa a almorzar. El
anfitrion me pidid que diera gracias. Después de pedir la
bendicion sobre los alimentos, y de dar gracias por los
bienes de Dios que teniamos ante nosotros, el duefio de
casa dijo casi con aspereza: “En realidad, no veo por qué
esa ceremonia tenga razon de ser, puesto que yo mismo
proporcioné la comida.” A titulo de respuesta, le
preguntamos: “¢Se ha detenido alguna vez a pensar que si
fracasara la siembra o la cosecha tan sdlo una vez en el
mundo, la mitad de la gente moriria antes que viniera la
proxima cosecha? ¢éY se le ha ocurrido pensar que si la
siembra y la cosecha fracasaran durante dos afos sucesivos,
todos moririan antes de la siguiente cosecha?”
Evidentemente sorprendido, admitié que nunca habia
considerado posibilidad tal. Luego insinuamos que estaba
muy equivocado al decir que habia proporcionado la comida
que se nos habia servido. Dios le habia concedido la vida y
la capacidad para ganarse la vida. Dios habia depositado el
germen de vida en los cereales y animales que
empleabamos ahora para alimentarnos, lo cual él nunca
hubiera podido hacer.

Le sugerimos que habia sido un colaborador de Dios, al
valerse de las leyes divinas para la provision de los
alimentos que nos ofrecia. Luego le dijimos: “Si alguno le



diera algo, usted le diria ‘gracias’. Y si el regalo se repitiera
dos o tres veces al dia, usted daria las gracias cada vez.”
Respondid afirmativamente. “Ahora entiende por qué le
decimos (gracias) a Dios toda vez que recibimos sus
bendiciones.” A ello respondid: “Ya veo que el dar gracias a
Dios no es cuestion de simple honestidad, sino también de
ser agradecido como corresponde.”

Para algunos la existencia del mal y del sufrimiento presenta un
obstaculo para creer en la bondad de Dios. “éPor qué un Dios de amor
creé un mundo con tantos sufrimientos?” se preguntan. Las
consideraciones siguientes quiza arrojen luz sobre el problema. (1) Dios
no es responsable del mal. Si un obrero negligente arroja arena en un
mecanismo delicado, idebe culparse por ello al fabricante? Dios hizo
todas las cosas buenas, pero el hombre estroped su obra. Sustraiga de
los sufrimientos del mundo todo lo que es el resultado del pecado y
obstinacion del hombre, y no quedara mucho. (2) Dios es todo
poderoso, y por lo tanto, el mal existe por su permiso. No podemos, en
cada oportunidad, entender el por qué el Sefior permite el mal, pues
“son inescrutables sus caminos”. Al que es dado a hacerse conjeturas
con exceso, el Senor le dice: “éQué a ti? Sigueme tu.” Sin embargo,
podemos entender parte de sus caminos, lo suficiente como para saber
que no comete error alguno. Robert L. Stevenson, el famoso autor,
escribid en cierta oportunidad lo siguiente:

Si yo, desde mi atisbadero, mirando con ojos miopes la mas
pequena fraccién del universo, puedo percibir en mi propio
destino evidencias dispersas de un plan, y algunas sefiales
de una bondad que todo lo rige, ¢éme enojaré tanto como
para quejarme de que todo no puede ser descifrado? éNo
debo maravillarme mas bien con infinita y agradecida
sorpresa, de que en un plan tan amplio parece que he
podido leer, aunque poco, y ese poco fue alentador para la
fe?

(3) Dios es tan grande que hace triunfar el bien sobre el mal.
Recordemos que hizo que resultara para bien la maldad de los hermanos
de José, Faradn, Herodes y de aquellos que rechazaron y crucificaron a
Jesucristo. Un sabio antiguo dijo lo siguiente: “El Dios todopoderoso no
permitiria de manera alguna mal en sus obras si no fuera tan
omnipotente y bueno que aun del mal podria sacar el bien.” Muchos
creyentes han salido de los fuegos del sufrimiento con un caracter
purificado y la fe fortalecida. El sufrimiento los ha impulsado a
refugiarse en el seno de Dios. El sufrimiento ha sido el dinero mediante



el cual han adquirido caracter probado en el fuego. (4) Dios ha
organizado el universo de acuerdo con leyes naturales, y estas leyes
insindan la posibilidad de accidentes. Por ejemplo, si una persona con
descuido, o deliberadamente da un paso en el borde de un precipicio,
sufre las consecuencias de desobedecer la ley de la gravedad. Sin
embargo, estamos de acuerdo en que existan esas leyes, pues de otra
manera el mundo se encontraria en un estado de confusidn. (5) Se debe
recordar que este no es el orden perfecto de cosas. Dios tiene otra vida
y una edad futura en la cual reivindicara todos sus actos. En virtud de
que Dios trabaja de acuerdo con el “sistema horario celestial”, quiza
pensemos a veces que se demora. No obstante, defenderd a sus
elegidos con rapidez (Luc 18:7, Luc 18:8). No se debe juzgar a Dios
hasta que no haya caido el telén del ultimo acto del drama de los siglos.
Veremos entonces qué “bien lo ha hecho todo”.

Ediciones 2021
www.israelgonzalez.net

9. Los Atributos de Dios:
Espiritualidad

* “Dios es espiritu, y los que Lo adoran deben
adorar en espiritu y en verdad. (Juan 4:24).
La espiritualidad de Dios significa
simplemente que Dios es un espiritu. Es
decir, no tiene un cuerpo. Dios no esta
hecho de la materia — de hecho, iél credé
la materia!

Pues, équé pasa con todos los versiculos de la Biblia que lo hacen
figurar como que Dios tiene un cuerpo?

Por ejemplo: «No puedes ver Mi rostro» (Exodo 33:20)

«alli se posd sobre mi la mano de Jehova el Sefior» (Ezequiel 8:1)



